
2026年 1月 21日 星期三

责任编辑 易博文 刘勇 版式编辑 刘铮铮

09

打破西方哲学优于中国哲学的迷思

无论在国外还是国内，都有一些人对于

西方哲学极度推崇而对中国哲学有所贬低。

在价值层面，一部分人由于观念偏见，认为

中国哲学比不上西方哲学；在事实层面，一

部分人由于学术史知识欠缺，认为中国哲学

对西方没有产生什么影响，故而认为西方哲

学优于中国哲学。这种偏见在 19 世纪的西方

甚为流行。虽然不乏一些西方思想家，例如

伏尔泰、莱布尼兹和叔本华等，对中国哲学

能够平等对待，甚至不乏推崇。然而自黑格

尔 以 降 ，主 流 西 方 哲 学 对 中 国 哲 学 有 所 轻

视，譬如黑格尔在《哲学史讲演录》中曾轻蔑

地说，“然而东方哲学本不属于我们现在所

讲的题材和范围之内，我们只是附带先提到

它一下”。

纵观 100 多年中国近现代史，中国文化

在中外文化交流中始终处于弱势地位，“西

学东渐”是主流趋势，而“东学西渐”或者“东

学西传”则仅为支流。自新文化运动以来，西

学东渐蔚然成风。西学的大量涌入以及西方

哲学名家名著的大量翻译和引进，使人们惊

叹于西学的广博与深刻，各种“热”和“主义”

纷至沓来，令人目不暇给。直至今日，我们仍

处于不断引进和吸收西方哲学前沿研究的

状态之中。由此一部分人认为，相比于西方

哲学的广泛影响，中国哲学仿佛只存在于故

纸堆之中，是在自定规则之中的自我阐释，

要说它们对世界哲学有何影响，似乎是一种

夜郎自大之论。即使中国近现代史上的那些

哲学大师，也大都是用西方哲学的视角去创

造性地阐释中国哲学，这对于中国哲学自身

发展固然是一种范式开创，但是对于中国哲

学 在 世 界 范 围 的 影 响 力 而 言 ，却 是 一 种 约

束。

相比于中华 5000 年的文明，100 多年只

是历史长河中的一个短暂时期。但是，中国的

哲学及其文化源远流长，其合理性和精华是

不容置疑的，对世界文明作出了重要贡献，只

是这些贡献未能深入研究。汤一介先生说：

“我们是不是可以说，中国人在吸收外来文化

上有较强的自觉性和主动性，而在向外传播

自己的文化上则缺乏自觉性和主动性。”经过

收集和整理，西方学者对中国哲学的确有大

量关注和研究，中国哲学在世界范围内有着

广泛影响，这是不争的事实，我们完全不必妄

自菲薄。

实际上，20 世纪以来，许多一流的西方哲

学家已经开始主动关注中国哲学，并利用中

国哲学的资源进行哲学研究，其中包括罗素、

杜威、雅斯贝尔斯、斯宾格勒、汤因比、海德格

尔、荣格等一流思想家和哲学家。他们不仅关

注中国传统哲学，还在不同程度上表现出对

中国传统哲学的认同；他们对于中国哲学所

流露出的真诚向往使我们反思到中国哲学的

妙处所在。在世界范围内还有更多的哲学研

究者、汉学家、思想家提倡中西哲学之间的交

流和会通，以一种更为融通的姿态进行哲学

创新。分析背后的原因，一是因为中外文化的

交流日益频繁，无论是中国哲学经典的翻译

和海外传播，还是中外学人的交流互动，都不

同于往昔，这使得西方学者能够更好地阅读

和理解中国哲学的精髓与奥妙；二是因为中

国的国力提升，使得中国日益在世界舞台上

扮演重要角色，西方人对于中国的关注也导

致了对于中国哲学的关注。

历 史 已 经 翻 开 了 新 的 篇 章 。这 个 新 时

代，是奋力实现中华民族伟大复兴中国梦的

时代，是我国日益走近世界舞台中央、不断

为人类作出更大贡献的时代。然而，中国哲

学乃至中国文化在世界范围内的影响力却

并不匹配中国的国际影响力和综合国力。从

“增强文化软实力”，到“提高文化自信”，再

到“推动中华文化更好走向世界”，这反映了

一 种 递 进 式 的 文 化 交 流 趋 势 ，反 映 在 哲 学

中，意味着我们要破除西方哲学优于中国哲

学的迷思，植根于中国大地进行创造性的哲

学体系构建，产生具有世界影响力的一流学

术成果。

16世纪以来中国哲学的海外影响

从西方启蒙时代开始，中国哲学就对西

方产生了影响。早在 16 世纪，西方传教士希

望通过儒学来进行传教即“借儒宣教”，并将

中国经典翻译为西文。例如利玛窦用拉丁文

翻译的朱熹注《四书》在欧洲流行 。在 17 世

纪，很多欧洲学者进一步译介中国哲学典籍，

例如巴多明的《六经注释》、钱德明的《孔子

传》和《孔门弟子传略》、柏应理的《中国哲学

家孔子》。18 世纪西方汉学研究的中心在法

国，巴黎大学在当时成为欧洲汉学的聚集地。

19 世纪西方汉学的中心在英国和德国，涌现

了一大批汉学家和汉学研究机构，中国哲学

经典更为系统地传播到了欧洲并产生了一定

的影响。二战之后，西方汉学的研究中心逐渐

转移到美国，很多学者从哲学、历史、文化、社

会学等维度展开深入研究。

20 世纪重要西方哲学家及学派对于中国

哲学的吸收和融创，从理论类别来看，包括了

杜威和罗素的文化比较哲学，韦伯和费正清

的社会哲学，雅斯贝尔斯、斯宾格勒和汤因比

的历史哲学，海德格尔的存在主义，布伯和孔

汉思的宗教哲学和宗教伦理，美国夏威夷儒

学和波士顿儒学的中西比较哲学，以荣格为

代表的西方心理学等。其中涉及的国家主要

是美国、英国、德国、法国等。从研究方法来

看，西方学者在研究中国哲学时，采取的视角

是多样性的，不仅限于单纯的义理诠释，还进

行中西哲学的会通研究，或者是吸收中国哲

学后的独创研究以及从社会发展、文明互鉴、

宗教对话、心理治疗等方面进行的跨学科研

究。

20 世纪后半期以来中国哲学之“东学西

传”较之以往时代具有一些特点：第一，传播

的 范 围 更 加 广 泛 ，除 传 统 的 汉 学 研 究 国 家

外 ，其 他 一 些 国 家 比 如 瑞 士 、加 拿 大 、西 班

牙、澳大利亚、巴基斯坦等也出现了不少中

国哲学研究者。第二，研究领域更为全面，除

了 既 有 的 儒 释 道 研 究 ，宋 明 理 学 、兵 家 、法

家、中国古代科技史等课题也得到了关注和

阐释。第三，研究深度大幅度提升，西方学者

在译介的基础上，自由采纳中西哲学的资源

进行富有创造力的哲学体系建构。第四，研

究方法和研究视角更为灵活，涌现出从心理

学、社会学、文化学、艺术学等视角切入的中

国哲学研究。

西方学者研究中国哲学，其优点不在于

语言的清晰或者论证的严谨，反而他们有时

还有误读中国哲学之嫌。他们的优势在于视

野的新颖和开阔。他们或是对于中国哲学进

行梳理，或是运用中国哲学来发展自身的哲

学，或是借鉴中国哲学来反思西方哲学的弊

端，或是为了更好地了解中国。如同费正清在

《中国：传统与变迁》中指出，“了解中国并不

仅仅是为了发展和平。对于艺术、文学、哲学

和宗教领域的人文学者来说，中国的传统社

会是西方文化的一面镜子，它展现出另外一

套价值和信仰体系、不同的审美传统及不同

的文学表现形式”。

如今，越来越多的西方学者对中国哲学

感兴趣，不过他们的兴趣点主要还是在传统

中国哲学而非现代中国哲学。正如古希腊哲

学之于海德格尔、古典契约论之于罗尔斯，古

老的哲学传统经过现代诠释显示出新的内

涵。相信古老的中国哲学在新时代中国学者

的诠释下，定能焕发新的生机与活力。另外，

新的社会与时代语境也呼唤能够诠释、指引、

反思时代特征的哲学理论，这也是哲学的重

要功能。期望未来中国将有更多富有中国本

土特色的、融汇中国传统思想精髓且开创时

代潮流的原创哲学成果问世，并对世界哲学

产生更大的影响，这将是中国哲学的未来希

望之所在。

推动中国哲学进一步走向世界

这里所指的中国哲学乃广义的中国哲

学，而非“中西马”三哲之分割视域中的中国

哲学，既包括中国传统哲学，也包括现代中

国学者所进行的哲学研究及其成果。这种广

义的中国哲学又被称为“汉语哲学”，都翻译

为英文的 Chinese Philosophy。在新的时代语

境 下 ，推 动 中 国 哲 学 走 向 世 界 具 有 重 要 意

义，与“西学东渐”相对应，“东学西渐”或“东

学 西 传 ”应 该 成 为 我 们 主 动 推 进 的 一 项 事

业。固然有人会说，文明互鉴是一个自然发

生的过程，并不需要人为的推动和研究。但

其实不然，文明互鉴往往需要人们有意识地

或主动地推进，例如张骞出使西域、玄奘天

竺取经、鉴真东渡日本、郑和下西洋等，这些

皆是典型事例。还有人会说，文化的传播应

该是“桃李不言，下自成蹊”，优秀的文化自

会吸引他人慕名而来，而非自己主动宣扬或

推广。然则文化的交流既是自然发生，更是

顺势而为。文化之间的互通与隔阂并存，我

们需要做的是尽量消除国外对于中国哲学

的隔阂甚至误解，以此来奠定中国哲学对外

交流的基础。

有人曾经提出了一个“建桥”比喻：从事

比较哲学的西方学者在河的那一端建桥，中

国学者在这一端建桥，他们希望在中点处碰

面。实际上，胡适、冯友兰、熊十力、牟宗三等

国学大师早就搭建了中西哲学会通之桥的基

石，期待有更多的学者走上中西哲学的会通

之路。历史表明，只有打破国别、学科、领域的

划界而进行会通研究，才能产生富有创造力

的哲学成果，例如儒释道的会通、佛学在中国

生根并开出“禅宗之花”等。

以儒释道为代表的中国传统哲学由于

其超越时空的深刻性和洞见性，在世界范围

内广泛传播，成为世界哲学宝库中的珍宝。

在近代中国社会，王国维、汤用彤、朱光潜、

宗白华、冯友兰、熊十力、牟宗三等哲学大家

在当时的社会语境下融汇古今哲学资源而

构 建 自 己 的 体 系 ，在 世 界 范 围 内 产 生 了 影

响；在当代中国语境下，也呼唤出现具有世

界影响力的哲学大师。客观而论，虽然中国

哲学乃至中国文化在海外已有广泛的传播

和影响，但是比起西方哲学家及其成果在世

界范围内的传播度和影响力而言，20 世纪中

国哲学之“东学西传”仍不足以让人自豪。然

而，千里之行，始于足下。以史为鉴、以他者

为镜，以立足中国放眼世界的胸襟，主动作

为，中国哲学的学者定能创构具有中国气派

且具有世界影响力的哲学成果，推动中国哲

学进一步走向世界。

以中国哲学的海外传播促进
文明互鉴

陈寅恪以“格义”来表示用本民族术语

来理解外来文化；刘笑敢以“反向格义”来表

示近代中国人用西方哲学术语来理解中国

传统哲学。但是“格义”和“反向格义”都是在

中国内部发生的不同诠释进路，而西方哲学

家 对 中 国 哲 学 的 解 读 才 是 真 正 的“ 反 向 格

义”，中国对西方哲学的“格义”和西方对中

国哲学的“反向格义”的综合，最终走向的是

中西哲学会通和意义融生。从根本上说，所

谓的“西学东渐”抑或“东学西渐”，都是特定

历史阶段的术语。王国维曾说：“学问本无中

西，只有真伪。”冯友兰在 1948 年时有一个预

言：“未来的哲学既不是西方哲学也不是中

国哲学，而是世界哲学。”中西哲学的交流互

鉴，可以进一步打通中西哲学之间的沟渠，

让中国哲学更加世界化，实现创造性转化和

创新性发展。

20 世纪以来中国哲学的海外传播给予

我们以下启示：首先，会通中西哲学，迈向世

界哲学。西方哲学家在论述中国哲学时，并

非限于中国哲学史的梳理和阐释，而是有意

识地采纳中西哲学资源来进行比较对话。西

方哲学家有的曾经到中国求学，有的在海外

大学向美籍华人求学，部分学者精通包括汉

语在内的多国语言，他们试图打破学科壁垒

而进行自由探索。国内的中国哲学研究者同

样可以打破中西哲学的人为学科设限，以中

国现实问题为导向，发挥哲学对于时代发展

的诠释和引领作用，产生世界一流且具有中

国气派的哲学成果。其次，通过马克思主义

哲学的中国化、西方哲学的处境化、中国传

统哲学的现代化来构建中国特色的哲学话

语 体 系 。中 国 道 路 、中 国 模 式 需 要 在“ 中 西

马 ”哲 学 会 通 的 视 域 中 得 到 哲 学 层 面 的 阐

释。“中西马”哲学的会通分为三个维度：一

是中西会通，西方汉学家和中国学人已经深

耕多年，成果斐然；二是西马会通，例如以法

兰克福学派为代表的西方马克思主义融合

马克思主义哲学、弗洛伊德精神分析学、政

治哲学和社会哲学等，在西方语境中发展了

马克思主义哲学的内涵与精神；三是中马会

通，我们有必要从学理和具体实践方面深入

阐释马克思主义哲学与中华优秀传统文化

的结合。

从更宽泛的视野来看，中外哲学的互鉴

也 促 进 了 中 外 文 明 的 互 鉴 。美 国 哲 学 家 约

翰·杜威曾指出，“如果再深入一些，我们就

会意识到许多冲突与摩擦的来源都植根于

一个事实，这个事实就是不同民族有着深深

渗透于他们各种习惯之中的不同哲学。他们

无法理解对方，他们相互误解……使国际争

端火药味十足的那种氛围，是一些根深蒂固

的误解的产物，这些误解的源头在不同的生

活 哲 学 之 中 ”。联 合 国 教 科 文 组 织（UNES-

CO）一直把“探讨哲学在国际交流与合作中

的地位”作为它的重要课题。这也就是说，要

以哲学为契机，通过理解不同民族的哲学，

进而理解不同民族的文化和传统，从而为当

代全球协作和构建人类命运共同体奠定必

要的基础。

【作者为中南大学人文学院教授、博士生

导师，本文系国家社科基金项目“20世纪中国

哲学对于西方哲学的影响研究”（18BZX077）

成果】

保 险 业 在 当 今 中 国 既 呈 现 蓬

勃发展之势，也出现了不少乱象。

人们对保险的需求日益增多，政府

对保险的政策赋能日益增强，保险

业的重要性充分凸显，其发展动力

强大，各种动因成就了保险业当前

的大好局面。然而，由于保险伦理

的作用没有充分凸显，保险业发展

缺少正确伦理价值引导，伦理失序

也成为保险业的突出问题。为引导

我 国 保 险 业 高 质 量 发 展 、健 康 发

展 ，建 构 和 倡 导 保 险 伦 理 势 在 必

行。

保险伦理的初心是人
类的仁爱之心

保险伦理的定义与保险的复

杂 含 义 紧 密 相 关 。保 险 具 有 人 身

保 险 、财 产 保 险 、社 会 保 险 等 类

别 ，每 一 种 保 险 又 具 有 复 杂 的 细

分种类。例如，人身保险又可以区

分为寿险、健康保险、意外伤害保

险等险种。人身保险、财产保险和

社 会 保 险 既 有 相 通 的 一 面 ，也 有

不相通之处；换言之，它们是普遍

性 和 特 殊 性 的 统 一 体 。保 险 具 有

复 杂 含 义 ，保 险 伦 理 也 具 有 复 杂

性 。可 以 说 ，有 多 少 种 保 险 ，就 有

多 少 种 保 险 伦 理 形 态 。保 险 伦 理

可以区分为一般意义上的保险伦

理 和 特 殊 意 义 上 的 保 险 伦 理 。我

们 探 究 保 险 伦 理 的 一 般 定 义 ，聚

焦的是前者。

保险是基于人类仁爱精神而

产 生 的 一 种 行 业 。人 类 在 生 存 和

发展过程中常常会遭遇各种各样

的 风 险 ，有 些 风 险 超 出 了 个 人 的

承 受 能 力 ，因 而 需 要 同 胞 来 负 担

或 共 担 ，这 是 保 险 业 能 够 产 生 的

根本原因。人类是伟大的，但我们

也具有局限性、脆弱性。在突如其

来 的 巨 大 风 险 面 前 ，我 们 常 常 有

强 烈 的 脆 弱 感 、无 奈 感 、无 力 感 。

如 果 同 胞 不 给 予 我 们 关 怀 和 帮

助，很多风险会让我们不知所措。

保 险 的 出 现 ，为 我 们 分 担 风 险 提

供 了 有 效 途 径 ，也 确 实 能 够 帮 助

我们化解很多风险。

保险具有伦理初心，这就是人

类的仁爱之心或仁爱精神，也为保

险伦理的产生提供了至关重要的

伦理基础。保险伦理固然是多种力

量综合作用的产物，但保险的伦理初心是“原始动

因”。所谓“原始动因”，就是原动力、根本动因。它

的存在可以追溯到人类的源头或起点，作为人类

伦理精神基因的重要因子而存在，是人类伦理文

化主体性的重要组成部分，对人类伦理精神谱系

发挥着重要建构作用。

基于保险之伦理初心形成的保险伦理是一种

关于保险的伦理观念。伦理观念即善恶观念。作为

一种伦理观念，保险伦理体现人类对保险的善恶

价值认识、善恶价值判断和善恶价值选择。人类将

其善恶价值认识、善恶价值判断和善恶价值选择

投射到保险活动之中，赋予其伦理价值属性，从而

导致保险伦理的产生。如果说保险伦理是一种善

恶观念，它一定不是一种单一的善恶观念，而是多

样性的善恶观念；它一定具有时代差异性和民族

差异性，不同时代的保险伦理观念相差甚远，不同

民族的保险伦理观念也不尽相同。

保险伦理是规约人类保险活动的
伦理规范

有些人将“保险伦理”与“商业伦理”混为一

谈。此观点源于这样一种误解：保险完全是一种商

业行为，对保险的伦理规约也只能在商业伦理的

范围内来认识、理解和把握。

上述误解具有严重危害性。它不仅仅混淆了

保险与商业、保险伦理与商业伦理，更重要的是屏

蔽了保险和保险伦理的本质内涵。在这种误解中，

保险被视为纯粹的商业行为，保险伦理则被当作

商业伦理的子系统，其结果是矮化了保险和保险

伦理。当保险被当作纯粹的商业行为，其核心要义

是商业利益，而不是仁爱主导的伦理精神。当保险

伦理被当作商业伦理的子系统，它的基本伦理问

题则被归结为商业与伦理的关系问题，而不是保

险与伦理的关系问题。

商业伦理主要是规约经商者或商人的伦理

规范。在商业伦理领域，商人是第一道德主体，顾

客 是 第 二 道 德 主 体 。商 人 之 所 以 是 第 一 道 德 主

体，是因为他们是商业的主导者。他们或者自己

生产商品，或者从其他生产商那里获取商品，然

后将那些商品销售给顾客。他们掌握着关于商品

的一手数据，对商品的品质、性能有着系统的了

解。相比较而言，顾客对商品的了解是非常有限

的，他们往往只能依靠商人的介绍和宣传来了解

商品的品质和性能。在商业伦理领域，商人的道

德主体性远远强于顾客。正因为如此，商人能否

讲道德，这是商业伦理的关键所在。商人是商业

伦理的真正主动者，而顾客则只是商业伦理的被

动者。

保险伦理确实有别于商业伦理。它更像一种

社会保障伦理。与商业伦理不同，它不是以强调商

业的伦理性作为核心价值，而是以强调保险的伦

理性作为核心价值。商业的伦理性建立在人类对

商业的伦理价值认识、伦理价值判断和伦理价值

选择基础上，而保险的伦理性建立在人类对保险

的伦理价值认识、伦理价值判断和伦理价值选择

基础上。商业和保险都具有伦理性特征，但这绝不

意味着它们具有相同的伦理性特征。商业伦理主

要是商人的职业伦理，而保险伦理

并不是投保人的职业伦理。它是一

种规约保险人、投保人、被保险人等

众多保险主体的社会保障伦理。

保险伦理是以维护投保人的合

法利益作为根本伦理价值目标。它

涉及保险公司的利益，会维护保险

公司的合法利益，但这不是它进行

伦理运思的重点。保险的伦理初心

决定了保险伦理的伦理运思路径。

在保险伦理中，维护投保人的道德

权利是重心所在。保险伦理不是以

规约投保人的行为作为重点的伦理

形态，而是以规约保险人——保险

公司的行为作为重点的伦理形态。

它自始至终都把投保人的合法权益

放在最突出的位置，重点维护它。当

保险公司与投保人的利益发生冲突

时，后者的利益应该受到优先考虑、

保护。

天有不测风云，人有旦夕祸福。

人类既能够同甘，也能够共苦。这是

人类的伟大之处、高尚之处。人类在

同胞陷入危难之时不会袖手旁观，

更不会落井下石。虽然人类有时也

会自相残杀，但是我们绝大多数时

候是在相互帮助、相互扶持、相互成

就。保险伦理就是一种以促进人类

相互帮助、相互扶持、相互成就为主

要伦理价值取向的伦理形态。它是

一种互助伦理、一种社会保障伦理，

旨在救人类于危难之中，救人类于

苦难之中，救人类于灾难之中。

保险伦理是以投保人
为中心的伦理价值体系

保 险 伦 理 是 一 个 伦 理 价 值 体

系。它由一系列伦理价值构成。在保

险伦理的价值体系中，居于核心位

置 的 是 以 投 保 人 为 中 心 的 价 值 理

念。

保险业不以赚钱为根本目的，

也不应该以赚钱为根本目的，而是

以实现“扶危济困”的伦理价值诉求

作为根本目的。它具有伦理初心，并

且将其贯穿于它的内在精神灵魂之

中。保险伦理就是人类为保险业塑

造的精神灵魂。

保险伦理不是以保险公司为中

心的伦理价值体系。保险公司是保

险伦理的重要主体，但它不能也不

应该被置于保险伦理世界的核心位

置。保险公司是保险产业化发展的必然结果。它是

服务型企业，不是商业型企业。它可以赢利，但不

能以赢利作为根本目的或唯一目的。它可以把赢

利放在企业发展战略的重要地位，但不能把赢利

放在企业发展战略的根本地位或核心地位。它应

该受到保险伦理的严格约束，不能贪得无厌、不择

手段地赚钱。

如果保险公司被错误地置于保险伦理世界

的中心位置，保险伦理完全可能被工具化。很多

保险公司把保险伦理当作一种可利用的工具，要

么用其美化它们的企业形象，要么用其来掩盖它

们的商业欺诈行为。这也是当今世界投保人和被

保险人对保险公司缺乏信任、不少保险公司声誉

不高的重要原因。在有些领域，如果不是政府强

制地要求投保，绝大多数险种的市场会变得非常

狭窄。

保险公司与投保人之间的关系绝不是管理者

与被管理者的关系，而是服务者与被服务者的关

系。投保人之所以投保，不是为了将他们自己变成

保险公司的被管理者，而是为了彰显他们从社会

获得帮助、服务的权利。保险只不过是他们获得社

会帮助、服务的合法途径而已。保险公司与投保人

之间会因为投保金而结成商业关系，这是他们之

间关系的一个重要方面，但不是最重要的方面。从

根本上来说，保险公司与投保人之间的关系主要

表现为伦理关系和法律关系。一方面，保险公司的

根本职责是维护和保护投保人的利益，而不是侵

害他们的利益；另一方面，投保人也应该对保险公

司给予应有的道德尊重，因为后者是他们的服务

者，为他们提供了服务。

坚持以投保人为中心是保险伦理的核心价

值理念。在保险伦理中，保险公司应该始终处于

背景地位，而不是始终处于前景地位。当今世界

的主要问题在于，一些保险公司总是试图占据前

景位置，而把投保人“赶入”背景位置。保险公司

的张扬以及投保人的退隐，是当今保险业基本格

局的重要特征。它是一种错位的格局。保险公司

站错了位，挤占了投保人的位置，这本身就是一

个值得反思的伦理问题。在当今保险领域，不少

保险公司掌握的权力是掌控性的。它们是保险业

的游戏规则制定者，又是保险业游戏规则的执行

者。由于将“立法权”和“执法权”集于一身，它们

实际上充当了保险业的“统治者”。它们的所思所

想和所作所为都是基于自身的利益考量，被打上

了利己主义的烙印。一旦它们将保险伦理变成一

套以保险公司的利益为主导的利己主义价值体

系，保险伦理就失去了它的本质。建构保险伦理，

应该将保险公司从保险业的“中心”位置拽下来，

把投保人请上去。

（作者系湖南师范大学哲学学院教授）

理论·文史哲
投稿邮箱：hnrbllwsz@163.com

文明互鉴视域中的
中国哲学之“东学西传”

﹃
保
险
伦
理
﹄
不
能
与
﹃
商
业
伦
理
﹄
混
为
一
谈

向
玉
乔

徐陶

党的二十大报告指出：“坚守中华文化立场，提炼展示中华文明的精神标识和文化精髓，加快构建中国话语和中

国叙事体系，讲好中国故事、传播好中国声音，展现可信、可爱、可敬的中国形象。”哲学是时代精神的精华，也是民族

文化的结晶。中国哲学，包括中华传统哲学和现当代哲学，是中华文化的凝练表达。让世界了解中国哲学，不仅对于中

国哲学自身的发展起到推动作用，同样也促进了中外的文明互鉴。


